Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung

Zur peripatetischen und kallimacheischen Literaturtheorie

Von Therese Fuhrer, Bern

Im Methodenkapitel am Anfang seiner Geschichte des Peloponnesischen
Kriegs setzt sich Thukydides in einer vielzitierten Ausserung einerseits von der
Darstellungsweise der Dichter ab, die, wie er sagt, die Ereignisse durch poeti-
schen Schmuck bedeutender erscheinen liessen, als sie es sind, und anderer-
seits von den Berichten der «Geschichtenschreiber», der Aoyoypdeot, denen
mehr an der Unterhaltung ihres Publikums gelegen sei als an der Darstellung
der Wahrheit (1,21,1). Adressat dieser Kritik i1st wohl in erster Linie Thukydi-
des’ prominentester Vorgidnger Herodot, und zwar nicht nur als Aoyoypaeoc:
Da Herodot sowohl in inhaltlicher als auch in sprachlicher und stilistischer
Hinsicht noch stark in der Tradition des Epos und der Tragodie verhaftet ist',
diirfte auch die Abgrenzung von der dichterischen Ausschmiickung geschicht-
licher Ereignisse nicht zuletzt als Kritik am herodoteischen Geschichtswerk zu
verstehen sein.

Diese berithmte Ausserung aus Thukydides’ Methodenkapitel sei hier als
Zeugnis dafiir angefiihrt, dass die Frage nach den Gemeinsamkeiten und
Unterschieden in Darstellung und Zielsetzung von Dichtung und Geschichts-
schreibung bereits um die Wende vom 5. zum 4. Jh. gestellt worden ist -
angeregt vielleicht durch die literaturtheoretischen Diskussionen der Sophi-
sten. Ein weiteres Testimonium fiir ahnliche Reflexionen finden wir allerdings
erst wieder — an einer ebenfalls vielzitierten Stelle — in Aristoteles’ Poetik: Die
iotopia befasse sich mehr mit den (geschehenen) Dingen im Einzelnen, wih-
rend in der Dichtung (d.h. in Epos und Drama) eine einheitliche Handlung
von umfassender Bedeutung und allgemeiner Giiltigkeit dargestellt werde; die
Form sei dabeir sekundédr (d.h. eine metrisch gebundene Form mache eine
historiographische Schrift noch nicht zur Dichtung); die allgemeine Giiltigkeit
des in der Dichtung verarbeiteten Stoffs bewirke, dass die Dichtung «philoso-
phischer» und «ernsthafter» sei als die Historie>.

In hellenistischer Zeit hdufen sich dann die Anzeichen fiir ein wachsendes
Interesse an der genannten Frage. Dass im Peripatos die Geschichtsschreibung
Gegenstand gattungstheoretischer Abhandlungen war, bezeugt der Titel nept
iotopiag, der je fiir eine Schrift Theophrasts und des Theophrast-Schiilers

1 Dazu F. Jacoby, «Herodotos», RE Suppl. 2 (1913) 502-504 = ders., Griechische Historiker
(Stuttgart 1956) 155f.; H. Immerwahr, «Historiography», in: P. E. Easterling/B. M. Knox, The
Cambridge History of Classical Literature, Bd.

2 1451a36-1451bl1: vgl. 1451



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 117

Praxiphanes belegt ist. Selbst wenn man nicht von einer peripatetischen
Theorie der ‘tragischen Geschichtsschreibung’ ausgehen will*, bleibt doch un-
bestritten, dass die Geschichtswerke des Duris von Samos, eines weiteren
Theophrast-Schiilers, und - in Duris’ Nachfolge — des Phylarchos von Athen
(oder Naukratis) eine deutliche, bereits von antiken Kritikern vermerkte Ten-
denz zur dramatischen und im besonderen tragischen Darstellung historischer
Ereignisse aufweisen. Man kann also doch annehmen, dass im Umfeld des
Peripatos Charakteristika und Gesetzmdissigkeiten der verschiedenen literari-
schen Gattungen nicht nur in der Theorie diskutiert wurden, sondern dass sich
diese Diskussionen auch auswirkten auf die Werke der Schriftsteller im Ein-
flussbereich der peripatetischen Schule.

Vergleichbare dichtungs- und gattungstheoretische Betrachtungen stellten
in hellenistischer Zeit — nicht zuletzt unter peripatetischem Einfluss® — insbe-
sondere die alexandrinischen Gelehrten und Dichter an, die sich im Zuge der
Sichtung und Katalogisierung der Bibliotheksbestdnde in Alexandria auch mit
der Bestimmung der Gattung der verzeichneten Werke befassten’; aus dieser
Tatigkeit ergaben sich die Grundlagen sowohl fiir das fiir die alexandrinische
Dichtung charakteristische Spiel mit den konventionellen Formen und Gat-
tungen als auch fiir den unkonventionellen Umgang mit den traditionellen
Stoffen von Epos und Drama: Da die Alexandriner in ithren Gedichten mit
Vorliebe das Material verarbeiteten, das sie aus eigenen oder anderweitig gelei-
steten antiquarischen, d.h. geographischen, archidologischen, ethnologischen,

3 Zur Schrift Theophrasts vgl. O. Regenbogen, «Theophrastos», RE Suppl. 7 (1940) 1526: zu
Praxiphanes’ Traktat vgl. unten Anm. 13.

4 Zur Diskussion vgl. K. Meister, Die griechische Geschichisschreibung. Von den Anfingen bis
zum Ende des Hellenisnus (Stuttgart/Berlin/Kéln 1990) 95-102.

5 Eine gewisse Affinitdt zur Dichtung (bes. zur Tragddie) ist zwar auch in anderen antiken
Geschichtswerken festzustellen (dazu F. W. Walbank, «History and Tragedy», Historia 9,
1960, 216-234: Meister. Geschichtsschreibung, a.O. [oben Anm. 4] 125f)), namentlich auch beli
Thukydides (dazu Immerwahr, a.0. [oben Anm. 1] 446f.). Doch sprechen sowohl der Um-
stand. dass Duris ein Enkel-Schiiler des Aristoteles war, als auch sein ‘tragischer Stil’ sowie die
methodologischen Ausserungen iiber uipnoic und ndovy (FGrHist 27 F 1) fiir die Annahme,
dass Duris’ Geschichtswerken weitergehende literaturtheoretische Reflexionen zugrunde lie-
gen. Duris ist zudem Autor von (literaturtheoretischen?) Schriften wie [lept tpaywdiog und
[ept Evpinidov kel Zogoxiéovg (FGriist 76 F 28-29).

6 Dazu R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship (Oxford 1968) 95f.

Klassischen Philologie (Miinchen *1978) 123f; P. M. Fraser, Prolemaic Alexandria, Bd. 1
(Oxford 1972) 317 und 718f; C. O. Brink, «Callimachus and Aristotle: An Inquiry into
Callimachus’ Tlpog Ipa&ipevnvs. CO 40 (1946) 11: A. Momighano, The Classical Founda-
tions of Modern Historiography (Berkeley/Los Angeles/Oxford 1990) 64.

7 Dazu M. Fantuzzi, «Il sistema letterario della poesia Alessandrina nel Il sec. a.C», in:
G. Cambiano et al. (Hgg.), Lo spazio letterario della Grecia antica, Bd. 1, 2 (Rom 1992) 44-51.
Vgl. auch Th. Gelzer, «Die Alexandriner und die griechischen Lyriker», Acta Antiqua Acade-
miae Scientiariwm Hungaricae 30 (1988) 129-147; Th. Fuhrer, Die Auseinandersetzung mit
den Chorlyrikern in den Epinikien des Kallimachos, Schweiz. Beitrdge zur Altertumswissen-
schaft 23 (Basel/Kassel 1992) 25-31.



118 Therese Fuhrer

chronologischen und auch historiographischen Forschungen gewonnen hatten,
werden selbst die traditionellen Mythen zum Gegenstand antiquarischer Stu-
dien und als Ursprungslegenden fiir bestimmte Brduche, athletische Wett-
kdampfe, Stadte usw. verwertet und so in eine historische Beziehung zu Ereig-
nissen, Festen, Briuchen oder Objekten der Gegenwart gesetzt’. Das Resultat
dieser neuen poetologischen Konzeption priasentiert sich uns als vielfiltig ge-
lehrte Dichtung, die nebst einem Schatz an Materialien zu verschiedensten
Sachgebieten nicht zuletzt auch eine Fiille von religions- und lokalhistorischen
Fakten enthilt. Dargestellt sind also gerade solche Einzelheiten, wie sie Aristo-
teles in der Poetik als charakteristisch nicht fiir die Dichtung, sondern fiir die
iotopia beschreibt. Dieser Widerspruch zur aristotelischen Bestimmung der
Dichtung ist nicht zuletzt deshalb von Bedeutung, weil Kallimachos bekannt-
lich die Darstellung einer zusammenhingenden (heroischen) Handlung im
Grossgedicht in der Nachfolge Homers explizit ablehnt®. Angesichts dieser
offensichtlichen Missachtung der von Aristoteles skizzierten Charakteristika
und Unterschiede von Dichtung und Geschichtsschreibung kann es also nicht
verwundern, dass im Florentiner Scholion zum Aitien-Prolog unter Kallima-
chos’ Gegnern, die dessen Poetologie verurteilt haben, auch der Theophrast-
Schiiler Praxiphanes genannt wird!?. Kallimachos seinerseits hat eine polemi-
sche Schrift ITpog [pa&wpavnv verfasst, worin er Arats Phaenomena lobend
hervorgehoben haben soll'!'; moglicherweise stand also die peripatetische Kri-
tik an der naturwissenschaftlichen Lehrdichtung zur Diskussion'?, der Kalli-
machos offensichtlich nicht beipflichtete. In welcher Form Praxiphanes seine
Polemik gegen Kallimachos gedussert hat, wissen wir nicht; vielleicht hat auch
der genannte Traktat Ilepl iotopiag in dieser Auseinandersetzung eine Rolle
gespielt, wie zumindest gewisse Hypothesen iiber dessen Inhalt nahelegen!'3.
Immerhin hat sich ja auch Kallimachos nicht nur in seiner gelehrten Dichtung,
sondern auch in seinen Prosaschriften, von deren polyhistorischen Inhalten
uns die iiberlieferten Titel eine Vorstellung geben, mit den Gegenstinden der

8 Dazu Fuhrer, a.0. (oben Anm. 7) 112-118.
9 Zur anti-aristotelischen Konnotation der kallimacheischen Poetologie vgl. Brink, a.O. (oben
Anm. 6) 15-19; Pfeiffer, a.0. (oben Anm. 6) 137/173.

10 Schol. Flor. 7 zu Frg. 1, 1ff. Dazu Brink, a.O. (oben Anm. 6) 15f. und 23f.; Pfeiffer, a.O. (oben
Anm. 6) 136/172.

11 Frg. 460 Pfeiffer. Dazu Brink, a.O. (oben Anm. 6) 14 und 25f; Pfeiffer, a.0. (oben Anm. 6)
95/123f. und 135f./171f.; ders. zu Callim. Frg. 460.

12 Vgl. Aristot. Poet. 1447b16ff.

13 Fiir Hypothesen iiber den Inhalt der Schrift vgl. Brink, a.O. (oben Anm. 6) 24: «I conclude
then that the main subject of the dialogue was the ‘universal character’ (ka6Aov) of poetry as
opposed to the particularity (kad’ ékaoctov) of history, as laid down by Aristotle in that
famous chapter». Die Vertreter der These der peripatetischen Theorie einer tragischen Ge-
schichtsschreibung vermuten u.a. in dieser Schrift des Praxiphanes die entsprechende kon-
zeptionelle Grundlage (vgl. z.B. K. von Fritz, «Die Bedeutung des Aristoteles fiir die Ge-
schichtsschreibung», in: Histoire et historiens dans ['antiquité, Entr. Fond. Hardt 4, Van-
deeuvres-Genéve 1956, 107; dagegen F. W. Walbank, Gnomon 27, 1959, 418f.).



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 119

iotopla befasst. Jedenfalls spricht vieles fiir die Annahme, dass nicht allein die
Dichtungstheorie, sondern auch die Unterscheidung bzw. Verbindung von
Poesie und ictopia ein Thema war in der Auseinandersetzung zwischen Praxi-
phanes und Kallimachos.

Einen Eindruck von Kallimachos’ Vorstellungen von der Geschichts-
schreibung vermitteln uns die Fragmente der historiographischen Schriften
seiner Schiiler Istros und Philostephanos, die von antiquarischen und lokal-
historischen Interessen zeugen und wohl kaum narrative Elemente enthalten
haben!4, die also vergleichbar sind mit der historischen Spezialliteratur (My-
thographien, Lokalgeschichten, ethnographischen und chronologischen Schrif-
ten), wie sie bereits seit dem Ende des 5. Jh. und gerade auch in hellenistischer
Zeit - allerdings im Schatten der grossen Geschichtswerke — verfasst wurde!>.
Die Schriften der beiden Kallimacheer scheinen jedenfalls durchaus den Vor-
stellungen entsprochen zu haben, die Aristoteles von der ictopia hatte (als
einer Darstellung der Ereignisse ko’ ékactov), die ihn aber dazu veranlass-
ten, diese als weniger philosophisch als die Dichtung zu bezeichnen, und die
vielleicht einige Historiker seiner Schule — wie Duris von Samos - dazu inspi-
rierten, ihre Geschichtswerke vermehrt nach poetologischen Grundsitzen zu
komponieren!®.

Es gibt somit mehrere Indizien, dass in hellenistischer Zeit eine literatur-
theoretische Auseinandersetzung im Gang war, einerseits zur Frage von Form
und Inhalt der zeitgendssischen Dichtung und andererseits zur Frage der Dar-
stellung und Wirkungsabsicht der Geschichtsschreibung. Die Vertreter der
aristotelischen Schule propagierten die Theorie der Einheit der Handlung in
Epos und Drama, und ihre dichtungstheoretischen Uberlegungen scheinen die
Geschichtswerke ihrer Schiiler bestimmt zu haben. Auf der anderen Seite stan-
den die ‘Kallimacheer’, die ihre historiographischen Schriften als schmucklose
Faktensammlungen verfassten; die kiinstlerische Ausgestaltungsolcher Fakten
blieb auf die Dichtung beschrinkt, in der — unter Missachtung des aristoteli-
schen Prinzips der Einheit der Handlung - verschiedenste Stoffe (auch der
Lehrdichtung) behandelt wurden und die deshalb von den Peripatetikern kriti-
siert wurde. Da Kallimachos die aristotelischen Dichtungsprinzipien offen-
sichtlich nicht befolgen wollte, kann man annehmen, dass er auch ihrer An-
wendung auf die Geschichtsschreibung kritisch gegeniiberstand, und vielleicht

14 Dazu Fraser, a.0. (oben Anm. 6) 511; Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 150f./188f. Zu Istros
(FGrHist 334) vgl. L. Pearson, The Local Historians of Attica (Chico, Cal. 21981) 136-144; vgl.
auch Fraser, a.0. 511f. und 777. Zu Philostephanos vgl. F. Gisinger, «Philostephanos», RE 20,
1 (1941) 104-118; vgl. auch Fraser, a.0. 513f. und 778.

15 Vgl. dazu Momigliano, a.0. (oben Anm. 6) 54-79; E. Gabba, «True History and False History
in Classical Antiquity», JRS 7 (1981) 53-60.

16 So die Motivation der ‘tragischen Geschichtsschreibung’, wie sie zuerst Ed. Schwartz gesehen
hat und die, auch wenn man keine entsprechende Theorie zugrunde legen will, als Begriindung
fiir die offensichtlich ‘dramatische’ Gestaltung des Geschichtswerks des Duris durchaus plau-
sibel ist.



120 Therese Fuhrer

war gerade diese Frage auch Gegenstand seiner Auseinandersetzung mit Praxi-
phanes. Die poetologische Diskussion der Dichter und Gelehrten um Kallima-
chos einerseits und die Uberlegungen zum Unterschied von Dichtung und
Geschichtsschreibung der Peripatetiker andererseits diirften jedenfalls in
wechselseitiger Beziehung gestanden haben. Dabei scheint das Verhiltnis der
beiden literarischen Gattungen zueinander verschieden definiert worden zu
sein: Der Tendenz des Peripatetikers Duris, die Geschichtsschreibung dichte-
rischer zu gestalten, steht das Bemiihen des Kallimachos gegeniiber, dem my-
thischen Stoff der Dichtung eine historische Dimension zu geben. Vom Peri-
patos scheint die Anregung ausgegangen zu sein, die aristotelischen Dichtungs-
prinzipien auf die Geschichtsschreibung zu iibertragen, wihrend die Kallima-
cheer die Dichtung als kunstvoll verfeinerte Form ihrer antiquarischen Fak-
ten- und Materialsammlungen verstanden, die in der Prosaform ohne kiinstle-
rischen Schmuck blieben. ‘

Der Unterschied zwischen Historiographie und Dichtung bestand fiir die
Kallimacheer (ausser in der Form) also offenbar in der je verschiedenen Ziel-
setzung: Die Geschichtswerke sollten ausschliesslich der sachlichen Informa-
tion und Belehrung dienen, wihrend in den Gedichten der Stoff (der z.T.
durchaus historisch, jedenfalls aber durchsetzt ist mit antiquarischem Mate-
rial) in einer dsthetisch ansprechenden Form prédsentiert wird. Nun wurde ja
die Frage nach der Zielsetzung von Kunst und Literatur seit der Sophistik
immer wieder gestellt. Nachdem sich Thukydides im Methodenkapitel gegen
seine Vorgianger gewandt hatte, die in ithren Werken das Publikum auf Kosten
der Wahrheit unterhalten wollten, stellten die Historiographen in der Nach-
folge des Thukydides (insbesondere Polybios) vermehrt das Kriterium des
Nutzens und der Belehrung (der m@éAeia und der didackaAia) in den Vorder-
grund. Gerade in hellenistischer Zeit bildete sich dann aber eine Gegenbewe-
gung gegen die thukydideische Zielsetzung, d.h. man sah nun - mit einigem
Erfolg bei dem politisch desinteressierten Publikum in dieser Zeit — im Unter-
haltungseffekt (der yuyaywyia) das Ziel der Historiographie. Als Vertreter
dieser Tendenz sind etwa die Alexanderhistoriker Kleitarch und Kallisthenes
sowie Theopomp und die ‘tragischen’ Historiker Duris von Samos und Phylar-
chos zu nennen, die mit Vorliebe romanhafte Stoffe und sensationelle, aben-
teuerliche, skandaldse, erotische und riihrende Geschichten zur Darstellung
brachten oder die «psychagogische» Wirkung durch kunstvolle rhetorische Ge-
staltung zu erzielen versuchten. Die yuyaywyia, die die Thukydideer in der
Folge der thukydideischen Kritik ihren Gegnern oder Vorgidngern, v.a. Hero-
dot, zum Vorwurf machten, wurde nun gerade zur Tugend erhoben!’. Auf eine

17 Dazu zuletzt F. A. Walbank, «Profit or Amusement: Some Thoughts on the Motives of
Hellenistic Historians», in H. Verdin et al., Purposes of History (Louvain 1990) 253; M. Hose,
Erneuerung der Vergangenheit. Die Historiker imn Imperium Romanum von Florus bis Cassius
Dio (Stuttgart/Leipzig 1994) 29-36. Zu dieser ‘psychagogischen’ Tendenz als Reaktion gegen



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 121

Diskussion dieser Frage im Umkreis der Alexandriner verweist die von Stra-
bon (1,1,10 und 1,2,3) referierte Aussage des angeblichen Kallimachos-Schii-
lers Eratosthenes'®: Er spricht Homer im besonderen und der Dichtung im
allgemeinen die Aufgabe ab, Faktenwissen zu vermitteln, weil die Dichtung ja
‘unterhalten’ und nicht ‘belehren’ — d.h. offenbar hier: Wissen vermitteln -
wolle'?. Wenn wir also annehmen, dass die Alexandriner in hellenistischer Zeit
mit den beiden Kategorien der verschiedenen Zielsetzungen der Literatur ver-
traut waren und sie wohl auch fiir sich in Anspruch nahmen, und wenn wir die
beiden Kategorien auf die Werke der kallimacheischen Dichter und Gelehrten
libertragen, ldsst sich feststellen, dass die Kallimacheer in ihren historischen
Schriften kaum Unterhaltung bieten, sondern diese der Dichtung vorbehalten
wollten.

Ungeachtet solcher Versuche, die Wirkungsabsicht eines literarischen
Werks von seiner Form und Gattung abhingig zu machen, und auch ungeach-
tet der Kritik, wie sie — in der Nachfolge des Thukydides — Polybios gegen die
Dramatisierung der Ereignisse zum Nachteil der Wahrheit gedussert hatte,
entwickelte sich die antike Geschichtsschreibung seit hellenistischer Zeit ver-
mehrt in die Richtung der ‘tragischen’ Darstellungsform, und in der romischen
Historiographie setzte sich seit augusteischer Zeit die ‘psychagogische Rich-
tung’ durch (Quintilian konnte diese literarische Gattung deshalb klar - und
1im Widerspruch zu Aristoteles’ Bestimmungen in der Poetik — als Dichtung in
Prosa charakterisieren)?®. Antiquarische Faktensammlungen galten dagegen
gemaiss dem damaligen klassizistischen Kunstverstindnis kaum als literarisch
wertvoll und wurden wohl auch nicht der historiographischen Literatur (im
engeren Sinn) zugerechnet?!. Sie fanden — meist in Form von brnopviuato bzw.

die niichtern-pragmatische Geschichtsschreibung der Thukydideer vgl. H. Strasburger, in
H. Herter (Hg.), Thukydides, WdF 98 (Darmstadt 1968) 468f. = ders., Studien zu Alten Ge-
schichte, Bd. 2 (Hildesheim 1982) 583f.

18 Dazu Pfeiffer, a.0. (oben Anm. 6) 153/192; dagegen Fraser, a.0. (oben Anm. 6) 777.

19 Diese Ansicht scheint allerdings zu den kallimacheischen Kunstprinzipien (insbesondere zur
positiven Beurteilung der Lehrdichtung) im Widerspruch zu stehen; doch da Eratosthenes
selbst gelehrte Dichtung im Stil des Kallimachos verfasst hat, kann die Ausserung kaum in
dem Sinn verstanden werden, dass er die Aufgabe der didaokaiia der Dichtung generell
abspricht. Sie bedeutet wohl nicht mehr, als dass nach der Meinung des Eratosthenes die
homerischen Epen nicht als zuverldssige Quelle fiir antiquarisches Wissen verwendet werden
diirften, da Dichtung im allgemeinen nicht ‘belehren’ wolle. Eratosthenes’ Ausserung ist also
wohl eine Stellungnahme in der vieldiskutierten Frage, ob Homer als ‘Quelle allen Wissens’
zu gelten habe (dazu M. Hillgruber, Die pseudoplutarchische Schrift De Homero, Teil 1,
Stuttgart/Leipzig 1994, 21f., gegen den Versuch von Ziegler, Eratosthenes’ Aussage dem Peri-
patos zuzuordnen). Zur Problematik von Eratosthenes’ Aussage im Verhiltnis zu seiner eige-
nen Dichtung vgl. Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 169f./210f.; A. W. Bulloch, «Hellenistic Poe-
try», in P. E. Easterling et al,, a.0. (oben Anm. 1) 604f.

20 Inst. 10,1,31. Dazu D. Flach, Tacitus in der Tradition der antiken Geschichtsschreibung (Got-
tingen 1973) 13-52.

21 Dazu Momigliano, a.0. (oben Anm. 6) 59f.



122 Therese Fuhrer: Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung

commentarii — nur mehr als Quellenmaterial Verwendung, das dem Historiker
als Grundlage fiir eine stilistisch ausgefeilte und sorgfiltig komponierte Dar-
stellung diente.

Die Frage nach der geeigneten Darstellungsform historischer Ereignisse
und Prozesse ist in der Geschichtsschreibung seit dem 19. Jh. in Europa und
den USA erneut Gegenstand geschichtstheoretischer Reflexionen und Ausein-
andersetzungen. Zumal in den letzten vier Jahrzehnten wurde unter Ge-
schichtswissenschaftlern, Geschichtsphilosophen und Literaturwissenschaft-
lern die Frage diskutiert, welche Form die historische Realitdt adiquater
wiederzugeben vermochte: die Darstellung mittels chronologischer Tabellen,
graphischer Darstellungen und statistischer Daten-Analysen oder die Erzih-
lung der Ereignisse und Handlungen in threm zeitlichen Neben- und Nachein-
ander. Gerade in der jiingsten Diskussion wurde von seiten der Literaturtheo-
retiker vermehrt der Ruf «zuriick zur Erzdhlung», zur Dramatisierung und
Personalisierung der Geschichte laut, dem allerdings die Historiker mit grosser
Zuriickhaltung begegnen??. Hierin liegt wohl auch der grundlegende Unter-
schied zur antiken Historiographie: Trotz der Kritik des Thukydides und des
Polybius und trotz der Tendenz einiger hellenistischer Gelehrter, die Ge-
schichtsschreibung als niichterne Zusammenstellung von Fakten zu betreiben,
hat sie sich seit Herodot eher als Gattung der ‘schonen Literatur’ denn als
Wissenschaft verstanden. Die Frage, die Theodor Mommsen, der Literatur-
Nobelpreistrager von 1902, in seiner Rektoratsrede von 1874 aufgeworfen
hat?3, ob der Historiker nicht vielleicht «mehr zu den Kiinstlern als zu den
Gelehrten» gehore, stellte sich fiir den antiken Historiographen also nicht, und
so blieben auch die wenigen aus der antiken Literatur bekannten Versuche, in
dieser Gattung den Kiinstler hinter den Gelehrten zurlicktreten zu lassen, ohne
Erfolg.

22 Eine Darstellung der unterschiedlichen Standpunkte findet sich bei H. White, «Das Problem
der Erzdhlung in der modernen Geschichtstheorie», in: P. Rossi (Hg.), Theorie der modernen
Geschichtsschreibung (Frankfurt aM. 1987) 62f; fir den Standpunkt des Historikers vgl.
J. Kocka. «Zuriick zur Erzdhlung? Plddoyer fiir die historische Argumentation», in: ders.,
Geschichte und Aufklarung
rischer und dramatischer Gestaltung in der modernen Geschichtsschreibung vgl. C. Conrad/
M. Kessel (Hgg.). Geschichte schreiben in der Postmoderne. Beitrage zur aktuellen Diskussion
(Stuttgart 1994), bes. 25 mit Anm. 57.

23 Reden und Aufsdtze



	Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung : zur peripatetischen und kallimacheischen Literaturtheorie



