
Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 

Zur peripatetischen und kallimacheischen Literaturtheorie 

Von Therese Fuhrer, Bern 

Im Methodenkapitel am Anfang seiner Geschichte des Peloponnesischen 
Kriegs setzt sich Thukydides in einer vielzitierten Äusserung einerseits von der 
Darstellungsweise der Dichter ab, die, wie er sagt, die Ereignisse durch poeti­
schen Schmuck bedeutender erscheinen hessen, als sie es sind, und anderer­
seits von den Berichten der «Geschichtenschreiben>, der Ao"{o"{pa<pot, denen 
mehr an der Unterhaltung ihres Publikums gelegen sei als an der Darstellung 
der Wahrheit (1,21,1). Adressat dieser Kritik ist wohl in erster Linie Thukydi­
des' prominentester Vorgänger Herodot, und zwar nicht nur als Aoyo"{pa<po�: 

Da Herodot sowohl in inhaltlicher als auch in sprachlicher und stilistischer 
Hinsicht noch stark in der Tradition des Epos und der Tragödie verhaftet istl, 
dürfte auch die Abgrenzung von der dichterischen Ausschmückung geschicht­
licher Ereignisse nicht zuletzt als Kritik am herodoteischen Geschichtswerk zu 
verstehen sein. 

Diese berühmte Äusserung aus Thukydides' Methodenkapitel sei hier als 
Zeugnis dafür angeführt, dass die Frage nach den Gemeinsamkeiten und 
Unterschieden in Darstellung und Zielsetzung von Dichtung und Geschichts­
schreibung bereits um die Wende vom 5. zum 4. Jh. gestellt worden ist -
angeregt vielleicht durch die literaturtheoretischen Diskussionen der Sophi­
sten. Ein weiteres Testimonium für ähnliche Reflexionen finden wir allerdings 
erst wieder - an einer ebenfalls vielzitierten Stelle - in Aristoteles' Poetik: Die 
lcr'Topia befasse sich mehr mit den (geschehenen) Dingen im Einzelnen, wäh­
rend in der Dichtung (d.h. in Epos und Drama) eine einheitliche Handlung 
von umfassender Bedeutung und allgemeiner Gültigkeit dargestellt werde; die 
Form sei dabei sekundär (d. h. eine metrisch gebundene Form mache eine 
historiograph ische Schrift noch nicht zur Dichtung); die allgemeine Gültigkeit 
des in der Dichtung verarbeiteten Stoffs bewirke, dass die Dichtung «philoso­
phischer» und «ernsthafter» sei als die Historie2. 

In hellenistischer Zeit häufen sich dann die Anzeichen für ein wachsendes 
Interesse an der genannten Frage. Dass im Peripatos die Geschichtsschreibung 
Gegenstand gattungstheoretischer Abhandlungen war, bezeugt der Titel 1t8pi 
lcr'Topia�, der je für eine Schrift Theophrasts und des Theophrast-Schülers 

Dazu F. Jacoby, «Herodotos», RE Supp!. 2 (1913) 502-504 = ders., Griechische Historiker 

(Stuttgart 195 6) 155f; H. Immerwahr, «Historiography», in : P. E. EasterlinglB. M. Knox, The 

Cambridge Hislory 0/ Classical Lilerature, Bd . l :  Greek Literature (Cambridge 1985) 431 f 
2 145Ia3 6-145Ib l l ;  vgl . 1451 al 6ff 



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 117 

Praxiphanes belegt ist3. Selbst wenn man nicht von einer peripatetischen 
Theorie der 'tragischen Geschichtsschreibung' ausgehen will4, bleibt doch un­
bestritten, dass die Geschichtswerke des Duris von Samos, eines weiteren 
Theophrast-Schülers, und - in Duris' Nachfolge - des Phylarchos von Athen 
(oder Naukratis) eine deutliche, bereits von antiken Kritikern vermerkte Ten­
denz zur dramatischen und im besonderen tragischen Darstellung historischer 
Ereignisse aufweisen5. Man kann also doch annehmen, dass im Umfeld des 
Peripatos Charakteristika und Gesetzmässigkeiten der verschiedenen literari­
schen Gattungen nicht nur in der Theorie diskutiert wurden, sondern dass sich 
diese Diskussionen auch auswirkten auf die Werke der Schriftsteller im Ein­
flussbereich der peripatetischen Schule. 

Vergleichbare dichtungs- und gattungstheoretische Betrachtungen stellten 
in hellenistischer Zeit - nicht zuletzt unter peripatetischem Einfluss6 - insbe­
sondere die alexandrinischen Gelehrten und Dichter an, die sich im Zuge der 
Sichtung und Katalogisierung der Bibliotheksbestände in Alexandria auch mit 
der Bestimmung der Gattung der verzeichneten Werke befassten7; aus dieser 
Tätigkeit ergaben sich die Grundlagen sowohl für das für die alexandrinische 
Dichtung charakteristische Spiel mit den konventionellen Formen und Gat­
tungen als auch für den unkonventionellen Umgang mit den traditionellen 
Stoffen von Epos und Drama: Da die Alexandriner in ihren Gedichten mit 
Vorliebe das Material verarbeiteten, das sie aus eigenen oder anderweitig gelei­
steten antiquarischen, d.h. geographischen, archäologischen, ethnologischen, 

3 Zur Schrift Theophrasts vg\. O. Regenbogen, «Theophrastos», RE Supp\. 7 (1940) 1526; zu 
Praxiphanes' Traktat vg\. unten Anm. 13. 

4 Zur Diskussion vg\. K. Meister, Die griechische Geschichtsschreibung. Von den Anfängen bis 

zum Ende des Hellenismus (Stuttgart/Berlin/Köln 1990) 95-102. 
5 Eine gewisse Affinität zur Dichtung (bes. zur Tragödie) ist zwar auch in anderen antiken 

Geschichtswerken festzustellen (dazu F. W. Walbank, «History and Tragedy», Hisloria 9, 
1960, 216-234; Meister, Geschichtsschreibung, a.O. [oben Anm. 4] 125f.), namentlich auch bei 
Thukydides (dazu Immerwahr, a.O. [oben Anm. I] 446f.). Doch sprechen sowohl der Um­
stand, dass Duris ein Enkel-Schüler des Aristoteles war, als auch sein 'tragischer Stil' sowie die 
methodologischen Äusserungen über �i�T]<Jl� und �oovi] (FGrHist 27 F I) rur die Annahme, 
dass Duris' Geschichtswerken weitergehende literaturtheoretische Reflexionen zugrunde lie­
gen. Duris ist zudem Autor von (literaturtheoretischen?) Schriften wie nepi ,paycpoia� und 
nepi E0ptn:ioou Kai LO<pOKA.eOU� (FGrHist 76 F 28-29). 

6 Dazu R. Pfeiffer, History 0/ Classical Scholarship (Oxford 1968) 95f . = ders., Geschichte der 

Klassischen Philologie (München 21978) 123f.; P. M. Fraser, Ptolemaic Alexandria, Bd. I 
(Oxford 1972) 317 und 718f.; C. O. Brink, «Callimachus and Aristotle: An Inquiry into 
Callimachus' npo� npa�l<pavl1v», CO 40 (I946) 11; A. Momigliano, The C/assical Founda­

tions 0/ Modern Historiography (Berkeley/Los Angeles/Oxford 1990) 64. 
7 Dazu M. Fantuzzi, «11 sistema letterario della poesia Alessandrina nel III sec. a.c.», in: 

G. Cambiano et al. (Hgg.), Lo spazio letterario de/la Grecia anlica, Bd. 1, 2 (Rom 1992) 44-51. 
Vg\. auch Th. Gelzer, «Die Alexandriner und die griechischen Lyriker», Acta Antiqua Acade­

miae Scientiaru.m Hungaricae 30 (1988) 129-147; Th. Fuhrer, Die Auseinandersetzung mit 

den Chorlyrikern in den Epinikien des KalI/machos, Schweiz. Beiträge zur Altertumswissen­
schaft 23 (Basel/Kassel 1992) 25-31. 



118 Therese Fuhrer 

chronologischen und auch historiographischen Forschungen gewonnen hatten, 
werden selbst die traditionellen Mythen zum Gegenstand antiquarischer Stu­
dien und als Ursprungslegenden für bestimmte Bräuche, athletische Wett­
kämpfe, Städte usw. verwertet und so in eine historische Beziehung zu Ereig­
nissen, Festen, Bräuchen oder Objekten der Gegenwart gesetzt8• Das Resultat 
dieser neuen poetologischen Konzeption präsentiert sich uns als vielfältig ge­
lehrte Dichtung, die nebst einem Schatz an Materialien zu verschiedensten 
Sachgebieten nicht zuletzt auch eine Fülle von religions- und lokalhistorischen 
Fakten enthält. Dargestellt sind also gerade solche Einzelheiten, wie sie Aristo­
teies in der Poetik als charakteristisch nicht für die Dichtung, sondern für die 
lcr'topia beschreibt. Dieser Widerspruch zur aristotelischen Bestimmung der 
Dichtung ist nicht zuletzt deshalb von Bedeutung, weil Kallimachos bekannt­
lich die Darstellung einer zusammenhängenden (heroischen) Handlung im 
Grossgedicht in der Nachfolge Homers explizit ablehnt9• Angesichts dieser 
offensichtlichen Missachtung der von Aristoteles skizzierten Charakteristika 
und Unterschiede von Dichtung und Geschichtsschreibung kann es also nicht 
verwundern, dass im Florentiner Scholion zum AUien-Prolog unter Kallima­
chos' Gegnern, die dessen Poetologie verurteilt haben, auch der Theophrast­
Schüler Praxiphanes genannt wird 10. Kallimachos seinerseits hat eine polemi­
sche Schrift Opa<; Opa�Hpavllv verfasst, worin er Arats Phaenomena lobend 
hervorgehoben haben soll I I ; möglicherweise stand also die peripatetische Kri­
tik an der naturwissenschaftlichen Lehrdichtung zur Diskussion 12, der Kalli­
machos offensichtlich nicht beipflichtete. In welcher Form Praxiphanes seine 
Polemik gegen Kallimachos geäussert hat, wissen wir nicht; vielleicht hat auch 
der genannte Traktat Oepi icr'topia<; in dieser Auseinandersetzung eine Rolle 
gespielt, wie zumindest gewisse Hypothesen über dessen Inhalt nahelegen 13. 
Immerhin hat sich ja auch Kallimachos nicht nur in seiner gelehrten Dichtung, 
sondern auch in seinen Prosaschriften, von deren polyhistorischen Inhalten 
uns die überlieferten Titel eine Vorstellung geben, mit den Gegenständen der 

8 Dazu Fuhrer, a.O. (oben Anm. 7) 112-118. 
9 Zur anti-aristotelischen Konnotation der kallimacheischen Poetologie vgl. Brink, a.O. (oben 

Anm. 6) 15-19; Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 137/173. 
10 Schol. Flor. 7 zu Frg. I, Iff. Dazu Brink, a.O. (oben Anm. 6) 15f. und 23f.; Pfeiffer, a.O. (oben 

Anm. 6) 136/172. 
1 1  Frg. 460 Pfeiffer. Dazu Brink, a.O. (oben Anm. 6) 14 und 25f.; Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 

95/123f. und 135f.! 171 f.; ders. zu Callim. Frg. 460. 

12 V gl. Aristot. Poet. 1447b 16ff. 
13 Für Hypothesen über den Inhalt der Schrift vgl. Brink, a.O. (oben Anm. 6) 24: «I conc1ude 

then that the main subject of the dialogue was the 'universal character' (KU"OA.OU) of poetry as 
opposed to the particularity (KU'" EKa<JlOV) of history, as laid down by Aristotle in that 
famous chapter». Die Vertreter der These der peripatetischen Theorie einer tragischen Ge­
schichtsschreibung vermuten u.a. in dieser Schrift des Praxiphanes die entsprechende kon­
zeptionelle Grundlage (vgl. z.B. K. von Fritz, «Die Bedeutung des Aristoteles ftir die Ge­
schichtsschreibung», in: Histoire et historiens dans l'antiquite, Entr. Fond. Hardt 4, Van­
dcruvres-Geneve 1956, 107; dagegen F. W. Walbank, Gnomon 27,1959, 418f.). 



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 119 

icr'topia befasst. Jedenfalls spricht vieles für die Annahme, dass nicht allein die 
Dichtungstheorie, sondern auch die Unterscheidung bzw. Verbindung von 
Poesie und icr'topia ein Thema war in der Auseinandersetzung zwischen Praxi­
phanes und Kallimachos. 

Einen Eindruck von Kallimachos' Vorstellungen von der Geschichts­
schreibung vermitteln uns die Fragmente der historiograph ischen Schriften 
seiner Schüler Istros und Philostephanos, die von antiquarischen und lokal­
historischen Interessen zeugen und wohl kaum narrative Elemente enthalten 
habenl4, die also vergleichbar sind mit der historischen Spezialliteratur (My­
thographien, Lokalgeschichten, ethnographischen und chronologischen Schrif­
ten), wie sie bereits seit dem Ende des 5. Jh. und gerade auch in hellenistischer 
Zeit - allerdings im Schatten der grossen Geschichtswerke - verfasst wurdel5• 
Die Schriften der beiden Kallimacheer scheinen jedenfalls durchaus den Vor­
stellungen entsprochen zu haben, die Aristoteles von der icr'topia hatte (als 
einer Darstellung der Ereignisse Kat}' gKacr'tov), die ihn aber dazu veranlass­
ten, diese als weniger philosophisch als die Dichtung zu bezeichnen, und die 
vielleicht einige Historiker seiner Schule - wie Duris von Samos - dazu inspi­
rierten, ihre Geschichtswerke vermehrt nach poetologischen Grundsätzen zu 
komponierenl6. 

Es gibt somit mehrere Indizien, dass in hellenistischer Zeit eine literatur­
theoretische Auseinandersetzung im Gang war, einerseits zur Frage von Form 
und Inhalt der zeitgenössischen Dichtung und andererseits zur Frage der Dar­
stellung und Wirkungsabsicht der Geschichtsschreibung. Die Vertreter der 
aristotelischen Schule propagierten die Theorie der Einheit der Handlung in 
Epos und Drama, und ihre dichtungstheoretischen Überlegungen scheinen die 
Geschichtswerke ihrer Schüler bestimmt zu haben. Auf der anderen Seite stan­
den die 'Kallimacheer' , die ihre historiographischen Schriften als schmucklose 
Faktensammlungen verfassten; die künstlerische Ausgestaltung solcher Fakten 
blieb auf die Dichtung beschränkt, in der - unter Missachtung des aristoteli­
schen Prinzips der Einheit der Handlung - verschiedenste Stoffe (auch der 
Lehrdichtung) behandelt wurden und die deshalb von den Peripatetikern kriti­
siert wurde. Da Kallimachos die aristotelischen Dichtungsprinzipien offen­
sichtlich nicht befolgen wollte, kann man annehmen, dass er auch ihrer An­
wendung auf die Geschichtsschreibung kritisch gegenüberstand, und vielleicht 

14 Dazu Fraser, a.O. (oben Anm. 6) 511; Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 150f./188f. Zu Istros 
(FGrHist 334) vgl. L. Pearson, The Local Historians 0/ Attica (Chico, Cal. 21981) 136-144; vgl. 
auch Fraser, a.O. 511 f. und 777. Zu Philostephanos vgl. F. Gisinger, «Philostephanos», RE 20, 
1 (1941) 104-118; vgl. auch Fraser, a.O. 513f. und 778. 

15 Vgl. dazu Momigliano, a.O. (oben Anm. 6) 54-79; E. Gabba, «True History and False History 
in Classical Antiquity», JRS 7 (1981) 53-60. 

16 So die Motivation der 'tragischen Geschichtsschreibung', wie sie zuerst Ed. Schwartz gesehen 
hat und die, auch wenn man keine entsprechende Theorie zugrunde legen will, als Begründung 
rur die offensichtlich 'dramatische' Gestaltung des Geschichtswerks des Duris durchaus plau­
sibel ist. 



120 Therese Fuhrer 

war gerade diese Frage auch Gegenstand seiner Auseinandersetzung mit Praxi­
phanes. Die poetologische Diskussion der Dichter und Gelehrten um Kallima­
chos einerseits und die Überlegungen zum Unterschied von Dichtung und 
Geschichtsschreibung der Peripatetiker andererseits dürften jedenfalls in 
wechselseitiger Beziehung gestanden haben. Dabei scheint das Verhältnis der 
beiden literarischen Gattungen zueinander verschieden definiert worden zu 
sein: Der Tendenz des Peripatetikers Duris, die Geschichtsschreibung dichte­
rischer zu gestalten, steht das Bemühen des Kallimachos gegenüber, dem my­
thischen Stoff der Dichtung eine historische Dimension zu geben. Vom Peri­
patos scheint die Anregung ausgegangen zu sein, die aristotelischen Dichtungs­
prinzipien auf die Geschichtsschreibung zu übertragen, während die Kallima­
cheer die Dichtung als kunstvoll verfeinerte Form ihrer antiquarischen Fak­
ten- und Materialsammlungen verstanden, die in der Prosaform ohne künstle­
rischen Schmuck blieben. 

Der Unterschied zwischen Historiographie und Dichtung bestand ftir die 
Kallimacheer (ausser in der Form) also offenbar in der je verschiedenen Ziel­
setzung: Die Geschichtswerke sollten ausschliesslich der sachlichen Informa­
tion und Belehrung dienen, während in den Gedichten der Stoff (der z.T. 
durchaus historisch, jedenfalls aber durchsetzt ist mit antiquarischem Mate­
rial) in einer ästhetisch ansprechenden Form präsentiert wird. Nun wurde ja 
die Frage nach der Zielsetzung von Kunst und Literatur seit der Sophistik 
immer wieder gestellt. Nachdem sich Thukydides im Methodenkapitel gegen 
seine Vorgänger gewandt hatte, die in ihren Werken das Publikum auf Kosten 
der Wahrheit unterhalten wollten, stellten die Historiographen in der Nach­
folge des Thukydides (insbesondere Polybios) vermehrt das Kriterium des 
Nutzens und der Belehrung (der W<ptAEta und der ÖtÖUaKUAtu) in den Vorder­
grund. Gerade in hellenistischer Zeit bildete sich dann aber eine Gegenbewe­
gung gegen die thukydideische Zielsetzung, d.h. man sah nun - mit einigem 
Erfolg bei dem politisch desinteressierten Publikum in dieser Zeit - im Unter­
haltungseffekt (der \!fUxuymyiu) das Ziel der Historiographie. Als Vertreter 
dieser Tendenz sind etwa die Alexanderhistoriker Kleitarch und Kallisthenes 
sowie Theopomp und die 'tragischen' Historiker Duris von Samos und Phylar­
chos zu nennen, die mit Vorliebe romanhafte Stoffe und sensationelle, aben­
teuerliche, skandalöse, erotische und rührende Geschichten zur Darstellung 
brachten oder die «psychagogische» Wirkung durch kunstvolle rhetorische Ge­
staltung zu erzielen versuchten. Die \jIUxuymyiu, die die Thukydideer in der 
Folge der thukydideischen Kritik ihren Gegnern oder Vorgängern, v.a. Hero­
dot, zum Vorwurf machten, wurde nun gerade zur Tugend erhoben 17. Auf eine 

17 Dazu zuletzt F. A. Wal bank, «Profit or Amusement: Some Thoughts on the Motives of 
Hellenistic Historians», in H. Verdin et al., Pwposes 01 History (Louvain 1990) 253; M. Hose, 
Erneuerung der Vergangenheit. Die Historiker im Imperium Romanum von Florus bis Cassius 

Dio (Stuttgart/Leipzig 1994) 29-36. Zu dieser 'psychagogischen' Tendenz als Reaktion gegen 



Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 121 

Diskussion dieser Frage im Umkreis der Alexandriner verweist die von Stra­
bon (1,1,10 und 1,2,3) referierte Aussage des angeblichen Kallimachos-Schü­
lers Eratosthenes18: Er spricht Homer im besonderen und der Dichtung im 
allgemeinen die Aufgabe ab, Faktenwissen zu vermitteln, weil die Dichtung ja 
'unterhalten' und nicht 'belehren' - d.h. offenbar hier: Wissen vermitteln -
wolle19. Wenn wir also annehmen, dass die Alexandriner in hellenistischer Zeit 
mit den beiden Kategorien der verschiedenen Zielsetzungen der Literatur ver­
traut waren und sie wohl auch für sich in Anspruch nahmen, und wenn wir die 
beiden Kategorien auf die Werke der kallimacheischen Dichter und Gelehrten 
übertragen, lässt sich feststellen, dass die Kallimacheer in ihren historischen 
Schriften kaum Unterhaltung bieten, sondern diese der Dichtung vorbehalten 
wollten. 

Ungeachtet solcher Versuche, die Wirkungsabsicht eines literarischen 
Werks von seiner Form und Gattung abhängig zu machen, und auch ungeach­
tet der Kritik, wie sie - in der Nachfolge des Thukydides - Polybios gegen die 
Dramatisierung der Ereignisse zum Nachteil der Wahrheit geäussert hatte, 
entwickelte sich die antike Geschichtsschreibung seit hellenistischer Zeit ver­
mehrt in die Richtung der 'tragischen' Darstellungsform, und in der römischen 
Historiographie setzte sich seit augusteischer Zeit die 'psychagogische Rich­
tung' durch (Quintilian konnte diese literarische Gattung deshalb klar - und 
im Widerspruch zu Aristoteles' Bestimmungen in der Poetik - als Dichtung in 
Prosa charakterisieren)2o. Antiquarische Faktensammlungen galten dagegen 
gemäss dem damaligen klassizistischen Kunstverständnis kaum als literarisch 
wertvoll und wurden wohl auch nicht der historiographischen Literatur (im 
engeren Sinn) zugerechnet21. Sie fanden - meist in Form von tmo� vil�a'Ta bzw. 

die nüchtern-pragmatische Geschichtsschreibung der Thukydideer vgl. H. Strasburger, in 
H. Herter (Hg.), Thukydides, WdF 98 (Darmstadt 1968) 468f. = ders., Studien zu Alten Ge­

schichte, Bd. 2 (Hildesheim 1982) 583f. 

18 Dazu Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 153/192; dagegen Fraser, a.O. (oben Anm. 6) 777. 

19 Diese Ansicht scheint allerdings zu den kallimacheischen Kunstprinzipien (insbesondere zur 

positiven Beurteilung der Lehrdichtung) im Widerspruch zu stehen; doch da Eratosthenes 
selbst gelehrte Dichtung im Stil des Kallimachos verfasst hat, kann die Äusserung kaum in 
dem Sinn verstanden werden, dass er die Aufgabe der OtoucrKuAlu der Dichtung generell 
abspricht. Sie bedeutet wohl nicht mehr, als dass nach der Meinung des Eratosthenes die 
homerischen Epen nicht als zuverlässige Quelle ftir antiquarisches Wissen verwendet werden 
dürften, da Dichtung im allgemeinen nicht 'belehren' wolle. Eratosthenes' Äusserung ist also 
wohl eine Stellungnahme in der vieldiskutierten Frage, ob Homer als 'Quelle allen Wissens' 

zu gelten habe (dazu M. Hillgruber, Die pseudoplutarchische Schrift De Homero, Teil I, 
Stuttgart/Leipzig 1994,21 f., gegen den Versuch von Ziegler, Eratosthenes' Aussage dem Peri­

pa tos zuzuordnen). Zur Problematik von Eratosthenes' Aussage im Verhältnis zu seiner eige­
nen Dichtung vgl. Pfeiffer, a.O. (oben Anm. 6) 169f.!210f.; A. W. Bulloch, «Hellenistic Poe­
try», in P. E. Easterling et al., a.O. (oben Anm. I) 604f. 

20 Inst. 10, I ,31. Dazu D. Flach, Tacitus in der Tradition der antiken Geschichtsschreibung (Göt­
tingen 1973) 13-52. 

21 Dazu Momigliano, a.O. (oben Anm. 6) 59f. 



122 Therese Fuhrer: Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung 

commentarii - nur mehr als Quellenmaterial Verwendung, das dem Historiker 
als Grundlage für eine stilistisch ausgefeilte und sorgfaltig komponierte Dar­
stellung diente. 

Die Frage nach der geeigneten Darstellungsform historischer Ereignisse 
und Prozesse ist in der Geschichtsschreibung seit dem 19. Jh. in Europa und 
den USA erneut Gegenstand geschichtstheoretischer Reflexionen und Ausein­
andersetzungen. Zumal in den letzten vier Jahrzehnten wurde unter Ge­
schichtswissenschaftlern, Geschichtsphilosophen und Literaturwissenschaft­
lern die Frage diskutiert, welche Form die historische Realität adäquater 
wiederzugeben vermöchte: die Darstellung mittels chronologischer Tabellen, 
graphischer Darstellungen und statistischer Daten-Analysen oder die Erzäh­
lung der Ereignisse und Handlungen in ihrem zeitlichen Neben- und Nachein­
ander. Gerade in der jüngsten Diskussion wurde von seiten der Literaturtheo­
retiker vermehrt der Ruf «zurück zur Erzählung», zur Dramatisierung und 
Personalisierung der Geschichte laut, dem allerdings die Historiker mit grosser 
Zurückhaltung begegnen22. Hierin liegt wohl auch der grundlegende Unter­
schied zur antiken Historiographie: Trotz der Kritik des Thukydides und des 
Polybius und trotz der Tendenz einiger hellenistischer Gelehrter, die Ge­
schichtsschreibung als nüchterne Zusammenstellung von Fakten zu betreiben, 
hat sie sich seit Herodot eher als Gattung der 'schönen Literatur' denn als 
Wissenschaft verstanden. Die Frage, die Theodor Mommsen, der Literatur­
Nobel preisträger von 1902, in seiner Rektoratsrede von 1874 aufgeworfen 
hat23, ob der Historiker nicht vielleicht «mehr zu den Künstlern als zu den 
Gelehrten» gehöre, stellte sich für den antiken Historiographen also nicht, und 
so blieben auch die wenigen aus der antiken Literatur bekannten Versuche, in 
dieser Gattung den Künstler hinter den Gelehrten zurücktreten zu lassen, ohne 
Erfolg. 

22 Eine Darstellung der unterschiedlichen Standpunkte findet sich bei H. White, «Das Problem 
der Erzählung in der modernen Geschichtstheorie», in: P. Rossi (Hg.), Theorie der modernen 

Geschichtsschreibung (Frankfurt a.M. 1987) 62f.; rur den Standpunkt des Historikers vgl. 
J. Kocka, «Zurück zur Erzählung? Plädoyer rur die historische Argumentation)) , in: ders., 
Geschichte und Aufklärung (Göttingen 1989) 8-20. Für die Forderung nach vermehrter litera­
rischer und dramatischer Gestaltung in der modernen Geschichtsschreibung vgl. C. Conrad/ 
M. Kessel (Hgg.), Geschichte schreiben in der Postmoderne. Beiträge zur aktuellen Diskussion 

(Stuttgart 1994), bes. 25 mit Anm. 57. 
23 Reden und Aufsätze (Berlin 1905) 11. 


	Hellenistische Dichtung und Geschichtsschreibung : zur peripatetischen und kallimacheischen Literaturtheorie



